
רפאל מלאך

060
"השאלה היא מדוע המציאות הפיזית כה טבעית וקלה לתפיסה כאשר אנו עוסקים 

בפיזיקה בממדים אנושיים )כמו זו של ניוטון(, אך היא מצטיירת כמוזרה ובלתי נתפסת 
כאשר אנו עוברים לממדים הקטנים ביותר )מכניקת הקוואנטים(, או לממדים הגדולים 

ביותר )תורת היחסות("

מוח האדם

The M.C. Escher Company-Holland. All rights reserved ©2009  www.mcescher.com   II מ.ק. אשר מטאמורפוסה



 מפוטונים
  לפנטזיות
האם מוחנו תופס את המציאות כפי שהיא שם בחוץ, או שאנו 

מייצרים תמונות וירטואליות המתאימות לצרכי ההישרדות שלנו? 

מחקרי המוח, כמו גם תיאוריות פסיכולוגיות, מציעים ראיות 

משכנעות לטענה שאנו בונים במוחנו עולם פנימי ללא קשר 

הכרחי למציאות. פרופסור רפי מלאך מחבר בין דרכי הבניית 

תמונות על�ידי המוח לתורת הקוואנטים ולשאלת הגוף והנפש

  ממצאים שהתקבלו לאחרונה בחקר מוח האדם מעלים תוצאה מפתיעה: 
יצירת דימויים מנטאליים )תמונות ראייתיות( היא תהליך פנימי המתרחש 
בתאי העצב של המוח )נוירונים( ואינו מייצג בהכרח את המתרחש בעולם 
הפיזי החיצוני. התוצאות הללו עולות בקנה אחד עם מסורת ארוכה בתחום 
הפסיכולוגיה של החושים, הטוענת כי הדימויים שאנו רואים נוצרים במוחנו 
בתהליך של סימולציה פנימית החיונית לתפקודנו, אך לעיתים קרובות אינה 

קשורה למידע הפיזי שסביבנו. אנו יוצרים במוחנו את מה שאנחנו רואים. 
תיאוריה כזו נוגדת את האינטואיציה שלנו, ובהמשך אציג חלק מהממצאים 
אני  במוחנו,  שמתרחש  מה  זה  אכן  אם  בנכונותה.  התומכים  ומהמחקרים 
רוצה לטעון כי לשתי בעיות יסוד מרכזיות במדע – זו של פרשנות מכניקת 
או  הדואליזם  )שאלת  התודעה  של  הפיזי  בבסיס  העוסקת  וזו  הקוואנטים 
הבעיה הפסיכו־פיזית( – יש מכנה משותף. לשתיהן צריך ואפשר להתייחס 

לאו דווקא כבעיות מדעיות, אלא כבעיות של תפיסה אנושית.

ניסוי "שני החריצים" 
 ב"תחרות" על תואר הניסוי היפה 
הגיע  הפיזיקה  בתולדות  ביותר 
"שני  ניסוי  הראשון  למקום 
הייזנברג.  ורנר  של  החריצים" 
ויש  באלגנטיות  מצטיין  הניסוי 

אבל  הפיזית,  להבנתנו את טבע המציאות  העוזרות   בו משמעויות עמוקות 
הציפיות  את  סותרת  והיא  מאחר  שלנו  ההיגיון  את  נוגדת  <<תוצאתו 

הניסוי הקלאסי של תורת הקוואנטים. 
קיר ובו שני חריצים ובצידו האחר לוח 
פוטוגרפי. מקור האור פולט רק פוטון 
אחד בכל פרק־זמן נתון לכיוון הקיר. 
 התוצאה המפתיעה שחשף הייזנברג 

היא שפוטון מתנהג גם כגל וגם כחלקיק 



  |  062

האינטואיטיביות והשכל הישר. אנו נוטים לראות בפוטון )חלקיק יסודי(  חלקיק 
יחיד הנע במסלול מסוים, מתברר שהחלקיק הזה "עובר" בדרך כלשהי בשני 

החריצים בעת ובעונה אחת! 
התופעה כונתה גם "בעיית הכפילות של גל החלקיקים". חלקיקים 
יכולים לגלות בעת ובעונה אחת מאפיינים של גלים המתפשטים במרחב 
וגם של חלקיקים הממוקמים בנקודה מוגדרת בחלל. כל ניסיון להבין את 
לתפוס  קושי  לנו  יש  נכשל.  אינטואיטיבית,  בדרך  הקוואנטים  תיאוריית 
את המציאות הפיזית האובייקטיבית כפי שהיא נחשפת ברמת המיקרו 

- בחלקיקים הקטנים ביותר.
באובייקטים  עוסקים  אנו  כאשר  מתרחשת  דומה  תפיסה  בעיית 
באמצעות  מתגלים  שהם  כפי  ובמהירויות  במרחקים   - במיוחד  גדולים 
אינטואיטיבית  לתפוס  לנו  קשה  והכללית.  הפרטית  היחסות  תיאוריות 
את אופי ותכונות המרחב והזמן שחשף אינשטיין. העובדה ששני אירועים 
בעת  מתרחשים  הם  כאילו  עליהם  המשקיף  לצופה  להיראות  עשויים 
גם  כמו  בזמן,  מזה  זה  נפרדים  שהם  נדמה  אחר  ולצופה  אחת,  ובעונה 

הרעיון שאפשר "לעקם" את המרחב אינה נתפסת.
רק ברמת הביניים, זו של הפיזיקה הניוטונית, שבה הפרופורציות הן 
"אנושיות", קל לנו לתפוס את התופעות הפיזיקליות. האינטואיציה שלנו 
מתיישבת בלא קושי עם העולם הפיזי כאשר אנו מסבירים אותו על־פי 

התיאוריות של ניוטון.
ועד  הקטנים  מהחלקיקים  מידה,  קנה  בכל  קיימים  הפיזיקה  חוקי 
למרחבי היקום. אי�היכולת האינטואיטיבית שלנו לקלוט אותם בתחומים 
התפיסה  ליכולת  דווקא  אלא  ולמציאות,  לטבע  קשורה  אינה  מסוימים, 
מדוע  היא   השאלה  לכן,  האנושית.  והקוגניציה  ההכרה  לתחום   - שלנו 
המציאות הפיזית כה טבעית וקלה לתפיסה כאשר אנו עוסקים בפיזיקה 
בממדים אנושיים )כמו זו של ניוטון(, אך מצטיירת כמוזרה ובלתי נתפסת 
או  הקוואנטים(,  )מכניקת  ביותר  הקטנים  לממדים  עוברים  אנו  כאשר 

לממדים הגדולים ביותר )תורת היחסות(.

"כל מגוון התוצאות בניסויים אלה מוביל למסקנה המנוגדת 

בצורה קיצונית לאינטואיציה שלנו. בעקרון, איננו רואים את 

העולם החיצון – אנחנו יכולים לראות רק את הדימויים שאנו 

יוצרים במוחנו. כיוון שדימויים אלה אף פעם אינם שיקוף נאמן 

של המציאות, אין טעם בניסיון לשער כיצד נראית באמת 

המציאות כשלעצמה"

איור 1: משולש קניז'ה: אין משולש

 האם המציאות הפיזית אובייקטיבית?
התפיסה  בחקר  ביותר  האלגנטי  הניסוי  תואר  על  תחרות  נערכה  אילו 
האנושית, הייתי בוחר באשליה החזותית היפהפייה בפשטותה אך מנוגדת 

לכל כללי האינטואיציה, זו המכונה "משולש קניז'ה" )ראה תרשים 1(.
"המשולש" הזה הוא  אשליה. הוא נוצר על־ידי שלושה עיגולים נפרדים, 
משולש  של  רושם  יוצר  הוא  זאת  עם  אך  משולש,  צלעות  נגזרות  שמהם 
שלם. העניין העמוק העולה מן האשליה הזאת הוא שלמרות שלא קיים 
משולש  פיזי על המסך, לא על פני השטח או בדפוסי הפוטונים הנקלטים 
בעינינו, המערכת החושית שלנו מבטלת את המידע הפיזיקלי הנכון - אין 
משולש  של  שגוי  חזותי  דימוי  במקומו  ויוצרת   – משולש  שום  במציאות 
הכולל פני שטח וקווי מתאר. במילים אחרות, "משולש קניז'ה" מוכיח לנו 
את העובדה המוזרה  כי מה שאנו רואים אינו עולה בהכרח בקנה אחד עם 
המציאות האובייקטיבית שמחוצה לנו. במקרה זה, מה שאנו רואים אפילו 

>>



    063  |  

עומד בסתירה למציאות האובייקטיבית. הדימויים שאנו "רואים" הם יצירה 
פנימית, מעין המצאה של תאי העצבים במוח הוויזואלי שלנו.

הינתקות מהמציאות הפיזית היא תופעה שכיחה
מרחיקות  שהטענות  ולומר  למחות  אחדים  קוראים  עלולים  זה  בשלב 
הלכת הללו מפריזות בערכו של "משולש קניז'ה" הצנוע. אולי, הם עשויים 
לטעון, בתנאי מעבדה מיוחדים אנו יכולים "להוליך שולל" את העין, אך 

במצבי יום־יום טבעיים אנחנו רואים את מה שקיים בשטח, הלא כן?
ראשית, בכל תיאוריה מדעית די להביא דוגמה נגדית אחת כדי למוטט 
את המבנה התיאורטי. לכן, אם התיאוריה גורסת שהראייה שלנו מייצגת 
במדויק מציאות פיזית אובייקטיבית, ממוטט "משולש קניז'ה" את הטיעון 
)משולש(  ברורה  תמונה  לנו  יש  שבו  מצב  להיות  יכול  כי  בהוכיחו,  הזה 

העומדת בסתירה גמורה למציאות הפיזית החיצונית )שבה אין משולש(.
מעבר לכך, מסורת ניסויים ארוכת ימים שהחלה בעבודה הקלאסית 
אינספור  הניבה  הגשטאלט,  פסיכולוגיית  ושל  פון־הלמהולץ  הרמן  של 
דוגמאות שכולן הוכיחו את התופעה הבסיסית: מה שאנחנו רואים אינו 
מהווה ייצוג של העולם החיצון, אלא דגם אוטונומי  הנוצר בתוכנו פנימה. 

עבור המדענים העוסקים בתחום, זו תופעה כמעט מובנת מאליה. 
לדוגמא, תמונות פיזיות מסוימות, כגון אשליית פני האגרטל הידועה 
קבועים,  לא  חזותיים  דימויים  ליצירת  מביאות    ,)2 )תרשים  רובין  של 
פרופילים  )שני  שונות  "פרשנויות"  בין  הנעות  דו־משמעיות,  דמויות 
שחורים או אגרטל לבן( למרות שהדגם הפיזי )הגירוי האופטי( נותר קבוע. 
אנחנו יכולים גם "לבנות" כרצוננו את יצירת הדימוי החזותי במוחנו על־ידי 
כיוון תשומת הלב הרצונית שלנו להיבטים שונים של התמונה. המחשה 

דרמטית לפער בין המציאות האוביקטיבית והראיה התגלתה במכון ויצמן 
על ידי ד"ר יורם בונה ופרופ' דב שגיא - באשליה הנקראת "עיוורון מושרה 
תנועה". באשליה זו עיגולים צהובים נעלמים לגמרי עקב תנועה של ענן 

ברקיע - למרות שאופטית העיגולים אינם משתנים כלל.
למציאות  שלנו  הראייה  בין  לפער  הבולטות  הדוגמאות  אחת 
בלתי  "עצמים  המכונה  דימויים  בקבוצת  למצוא  אפשר  האובייקטיבית 
לא־ תפיסתיים  דימויים  שלנו  הראייה  מערכת  מחוללת  כאן  אפשריים". 

יכולים  אינם  הם  כלומר,  הבא(.  בעמוד   3 איור  )ראו  במובהק  פיזיקליים 
להתקיים או לשקף את המציאות הפיזית. העניין החשוב ביותר הוא שלמרות 
הגיאומטריים־ הכללים  את  אפילו  בוטה  באורח  מפרים  הללו  שהדימויים 

את  ליצור  שלנו  הראייה  מערכת  מסוגלת  ביותר,  הפשוטים  פיזיקליים 
הדימויים הללו בלי קושי, והם נראים אמיתיים וברורים ככל דימוי אחר. רק 
כאשר אנו מיישמים את החשיבה הלוגית הלא־חזותית שלנו, אנו מגיעים 
ייתכן שדימויים כאלה  לא־חזותית(, שלא  )גם היא  למסקנה הקוגניטיבית 
קיימים במציאות. פער זה בין הראייה והמציאות ריתק גם מספר ציירים כגון 

אשר, סלבאדור דאלי ורנה מגריט, שהטמיעו תובנות אלה בעבודותיהם. 

הניתוק בין מנגנוני ראייה במוח למציאות הפיזיקלית
אפשר לטעון, שההוכחות שראינו עד כה לאופייה היצירתי של התפיסה 
התופעות  של  והמעורפל  המסתורי  לאופי  דוגמה  אלא  אינן  החזותית 
הפסיכולוגיות בכלל. אבל מחקרים בנושא מנגנוני התפיסה במוח האדם 
מחזקים ומאשרים את הפער בין התפיסה למציאות ואת העובדה כי המוח 

מייצר תמונות משלו.
)עצביות(  הנוירונליות  הרשתות  בתחום  מחקרים  נערכו  לאחרונה 
הקשורות לתפיסה החושית במוח האדם. נעשה ניסיון לבדוק את ההתאמה 
בין פעילות המוח למידע הפיזי החיצוני. שוב ושוב עלה מן הניסויים כי הפעילות 
המתרחשת במרכזי ראייה בקליפת המוח )המרכזים האחראים על התפיסה 

החושית( עשויה להיות מנותקת לחלוטין מהמציאות הפיזית.
חסון  אורי  ד"ר  עם  בשיתוף  שערכנו  מוח  הדמיית  של  בניסוי  למשל, 
הוצגו לנבדקים תמונות "דו־משמעותיות" בדומה לתמונה של רובין )ראה 
איור 2(, שבה אנו "מייצרים" תמונות שונות )אגרטל או פרצופים( למרות 
שהגירוי האופטי נשאר קבוע. התגלה שפעילות תאי העצב במרכזי ראייה 
הקשורים לתפיסת פרצופים עלתה וירדה בהתאם לתמונה שיצרו הנבדקים 
במוחם. כשהנבדקים ראו את הפרצופים עלתה הפעילות, וכשהם ראו את 
הפיזיקלי  האופטי  שהגירוי  למרות  זאת  כל  הפעילות.  ירדה   – האגרטל 

שהגיע לעיניים כלל לא השתנה!
בהצגת  למצוא  אפשר  כאלו  לדיסוציאציות  נוספת  מאלפת  דוגמה 
תמונות שונות לשתי העיניים, היוצרת תופעה המכונה "יריבות דו־עינית", 
שבה הדמות החזותית משתנה בצורה דינמית בין התמונות. גם תהליך זה 
הוא אוטונומי למערכת הראייה, כיוון שהגירויים הפיזיים שמגיעים לעיניים 
נבדקים  בניסוי הדמיית מוח של  ונותרים כפי שהיו.  <<איור 2: האגרטל של רובין: הראייה משתנה הפיזיקה לא כלל אינם משתנים 



  |  064

בתנאי יריבות־עינית הוכח בצורה שאינה משתמעת לשתי פנים, שמרכזי 
בהתאמה  ומשתתקים  פועלים  החזותית  התפיסה  עם  הנקשרים  המוח 
מלאה  לתמונה הראייתית הנוצרת במוחו של הנבדק, ובניגוד למציאות 

הפיזית הקבועה.
תפיסה  תהליכי  של  העצמאי  לאופי  במיוחד  דרמטית  דוגמה  ולבסוף, 
גלברד- הגר  עם  בשיתוף  שערכנו  בניסוי  האדם.  במוח  המתרחשים 
הצלחנו   - ואחרים  יו.סי.אל.אי.  מאוניברסיטת  פריד  יצחק  פרופ'  שגיב, 
אדם  כאשר  חיצוני,  חזותי  גירוי  כל  של  סילוק  עם  שאפילו  להראות 
האדם  במוח  הנוירונים  מגלים  בחושך(  )אפילו  כלשהו  בדימוי  נזכר 
שהיו  פעילות  דפוסי  אותם  של  מחדש"  "שחזור  של  לציון  ראויה  יכולת 
עצב  תא  פעילות  כיצד  להדגמה  אופטיים.  לגירויים  חשיפה  בזמן  להם 
ראה: מבחוץ  גירוי  כל  ללא  מנטאלית  חוויה  "משחזרת"  האדם   במוח 

http://www.youtube.com/watch?v=ySCyFEyuYrw 
בצורה  המנוגדת  למסקנה  מוביל  אלה  בניסויים  התוצאות  מגוון  כל 
 – החיצון  העולם  את  רואים  איננו  בעיקרון,  שלנו.  לאינטואיציה  קיצונית 
אנחנו יכולים לראות רק את הדימויים שאנו יוצרים במוחנו. כיוון שדימויים 
אלה אף פעם אינם שיקוף נאמן של המציאות, אין טעם בניסיון לשער כיצד 

"נראית באמת" המציאות כשלעצמה.
באשליה  חיים  אנו  היום־יום  בחיי  הזה.  הרעיון  את  לקבל  קשה  נכון, 
בלי  בעולם  לנעשה  אוטומטית  כתגובה  נוצרים  רואים  שאנו  שהדימויים 
כל מאמץ מצידנו. הדימויים החזותיים מרגישים כאילו הם קיימים בפועל 
שם בחוץ. מה שמקבע את האשליה הזאת הוא שאין לנו כל קושי לכאורה 
להעלים את העולם החזותי. כל שעלינו לעשות הוא לעצום את העיניים. כך 
נוצרת תחושה חזקה שהדימויים חייבים לבוא מבחוץ ולא ממבנים פנימיים 

כלשהם הנוצרים בתוך מוחנו.
אלא שבחינה דקדקנית של העובדות מעלה שוב תמונה מורכבת יותר. 
כך למשל, בדרך כלל כשאנחנו עוצמים את עינינו, העולם החזותי במוחנו 
נותר כשהיה. כך קורה פעמים רבות ביום כשאנחנו ממצמצים. העובדה 
נוספת  הוכחה  היא  ממצמצים  שאנחנו  פעם  בכל  מאפיל  אינו  שהעולם 
לנתק הקיים בין הראִייה לבין המציאות הפיזית. ניתן להראות שהדבר לא 
נובע מכך שהמצמוצים הם קצרים מטבעם, גם עצימת העיניים למשך זמן 
ארוך יותר אינה מונעת את נוכחות הדימויים החזותיים, כפי שאנו חווים 
מדי לילה בזמן החלום. אפשר שזו ההוכחה הדרמטית ביותר לכך שדימויים 

חזותיים עשויים להיווצר בלי קשר למציאות חיצונית אובייקטיבית.
התפיסות  נמנעת:  בלתי  למסקנה  אותנו  מביאות  הללו  העובדות  כל 
החזותיות שאנו חווים הן "יצירה" פנימית של המוח, ואינן אלא סימולציה 

משוערכת בלבד, או דגם מקורב של העולם הפיזי האובייקטיבי.

מה אנחנו רואים? 
שאלות  שלוש  לפחות  ומעלה  הגיון  לכל  מנוגדת  נשמעת  אכן  המסקנה 

מתבקשות. 

הראשונה: אם מה שאנחנו רואים אינו העולם האמיתי, מה אנחנו רואים? 
השנייה: אם המציאות שאנו מייצגים היא רק מציאות משוערת – כיצד 
קורה שאנחנו מיטיבים לתפקד במציאות האובייקטיבית, שלכאורה אנו 

עיוורים לה?
השלישית: אם אנו יוצרים את הדימויים החזותיים בכוחות עצמנו בלבד – 

כיצד קורה שבמקרים רבים אנחנו רואים את הדברים באותו אופן?
בביולוגיה,  היסוד  שאלות  לרוב  כמו  הללו,  לשאלות  התשובה 
לתיאוריית  היינו,   – הביולוגית  החשיבה  ליסודות  בהכרח  מתייחסת 

האבולוציה באמצעות הברירה הטבעית מבית היוצר של דרווין.
התהליכים  כל  את  להסביר  אפשר  האבולוציה  תיאוריית  על־פי 
הביולוגיים ככלים שאפשרו  את הישרדות הפרט. אם ניישם עקרון בסיסי 
זה לתפיסה החזותית, נוכל לומר שהתפיסות החזותיות שלנו נוצרות על־

מנת לאפשר לנו תפקוד אופטימלי והישרדות בעולם הפיזי. כדי לאפשר 
לנו לתפקד בעולם כראוי, חייבות המערכות החושיות שלנו בכלל, ומערכת 
הראייה בפרט, ליצור מודל מעשי )או היעיל ביותר לצרכינו( של המציאות 
אינו  בצורה תקינה, אבל  לנו לתפקד  חייב לאפשר  מודל שכזה  הפיזית. 

צריך בהכרח לייצג במדויק את המציאות החיצונית. 
אפילו להיפך. כדי שנבטיח יכולת הישרדות אופטימלית, מבני התפיסה 
שלנו אינם יכולים להרשות לעצמם להיות עותק מדויק של הפרמטרים 
סמך  על  ויעילה  מהירה  פעולה  אחת  לא  בולם  כזה  דיוק  שכן  הפיזיים, 
מידע חושי דו־משמעי ולוקה בחסר. כך למשל, כדי להבטיח תפקוד מהיר, 
הדימויים החזותיים שאנו יוצרים חייבים כמעט תמיד להתרחק מהייצוג 
הנכון של המידע ולהסתמך על "קיצורי דרך" ועל ניחושים טובים, שהם 

פרי הניסיון שלנו  והציפיות שאנו בונים כלפי הסביבה. 
של  מדויקת  בקליטה  עוסקת  אינה  שלנו  הראִייה  מערכת  מסקנה: 
מה שנמצא בעולם הפיזי, אלא בבניית מודל של מציאות חיצונית המועיל 
להישרדותנו ומאפשר לנו לתפקד ביעילות בעולם. וריאציה של רעיון זה 
ניתן למצוא כבר אצל גדול הפילוסופים המודרניים, עמנואל קאנט, אשר 
הציע ב"מהפכה הקופרניקאית" שלו את הרעיון שאנו תופסים את העולם 
על־פי "המסננת או המשקפיים" שלנו ולא בצורה שהוא קיים כשלעצמו. 

כלומר, האדם משליך מקטגוריות פנימיות שלו על המציאות שהוא בונה. 
ותורת  הקוואנטים  לפיזיקת  המאמר,  לתחילת  לחזור  נוכל  עכשיו 
היחסות, ולהבין  מדוע האינטואיציה מכזיבה אותנו ברגע שאנו מתרחקים 
מה"ממדים" היומיומיים שלנו וגולשים לתחום הקטן )קוואנטום( או הגדול 
יחסות(. הממדים הללו "שונים מהחיים" ופשוט אינם מועילים  )תורת 
האנושי.  המין  של  להישרדותו  לא  גם  ולכן  היומיומית  לפעילות  בפועל 
וממילא אין טעם שמנגנוני המוח ייצרו עבורנו דימויים חושיים )או יפתחו 
הלא־ הממדים  סמך  על  החושית(  התפיסה  על  המבוססת  אינטואיציות 

מעשיים הללו.
התשובה לשאלה הראשונה – מה משקף העולם החזותי שלנו? – היא, 
הפיזי  העולם  של  היבטים  אותם  של  פרגמטי  מודל  משקף  שהוא  כן,  אם 

>>



    065  |  

פנים  בשום  לכן  אין  האדם  של  החושית  למערכת  להישרדות.   הנחוצים 
של  האובייקטיביים  המאפיינים  של  מדויק  ייצוג  יצירת  של  "מטרה"  ואופן 

העולם הפיזי.
תפיסת הראִייה האבולוציונית מסבירה גם את השאלה השנייה, הנוגעת 
ליעילותה של מערכת הראייה בחיי היומיום שלנו. דווקא משום שהמערכת 
הזאת אינה מנסה לתאר את המציאות כהווייתה, בצורה נכונה ומדויקת, אנו 
יכולים לשרוד טוב כל־כך בעולם. אילו היה המצב שונה, כלומר אילו שיקפה 

מערכת הראייה באמת את העולם הפיזי על כל פרטיו, היינו נכחדים.
לנו חוויות חושיות משותפות  ולשאלה השלישית: כיצד קורה שיש 
רבות כל־כך, המקובלות ומוסכמות על כולנו? ראשית צריך לזכור, שלמרות 
לכך  רבות  דוגמאות  גם  יש  חושיות משותפות,  חוויות  לנו  שנדמה שיש 
שלא זה המצב. דוגמה פשוטה לכך אפשר למצוא בעניין הדימויים הדו־
הללו  הדימויים  את  יבחנו  צופים  שני  אם  והפנים(.  )האגרטל  משמעיים 
בעת ובעונה אחת, הדעת נותנת שכל אחד ואחד מהם יעבור בין "פרשנות" 

אחת לשנייה בזמנו־הוא ובקצב שלו.
חזותיים  דימויים  יוצרים  שאנחנו  נראה  אכן  יותר  מעשי  במישור 
דומים  יצורים  שאנו  משום   – דומים  פיזיים  סביבתיים  בתנאים  דומים 
)בעלי מטען גנטי ואורח חיים דומה(, החולקים את אותם צרכי הישרדות 
<<ולחצים אבולוציוניים, ועקב כך מפתחים מערכות ראייה הנוטות לחולל 

Visual Photos :איור 3: עצמים בלתי אפשריים. הצורה באיור אינה יכולה להתקיים בעולם הפיסי.  תמונה

לטעות  לנו  שאל  הוא,  המכריע  העניין  המציאות.  של  זהות  סימולציות 
בתגובות המשותפות הללו ולייחס אותן למציאות חיצונית אובייקטיבית, 
בדיוק כשם שלא יעלה על דעתנו לראות במקרה של היסטריה המונית, 
שהיא מעין "הסכם" משותף לרבים, הוכחה לכך שהיא עולה בקנה אחד 

עם אמת אובייקטיבית כלשהי.
עכשיו נוכל לבחון אם אופני התפיסה החזותית שלנו קשורים לחידתיות 
 של מכניקת הקוואנטים והבעיה של גוף־נפש. גם אם לא אתיימר לפתור 
מדענים,  של  דורות  כבר  מעסיקות  אשר  הללו   המופלאות  הבעיות  את 
ברצוני לטעון שמבחינת התפיסה החושית שאותה הצענו כאן, יש לשתי 

הבעיות הללו היבטים משותפים, מסקרנים ומעוררי מחשבה.

 מכניקת הקוואנטים: האם "קריסת" פונקציית הגל 
היא אשליה תפיסתית? 

אבל  בעולם,  היטב  לתפקד  לנו  מאפשרת  החזותית  שתפיסתנו  לרעיון 
אינה מתארת אותו כפי שהוא, ניתן למצוא מאפיינים מקבילים במכניקת 
את  מתמטיים  בכלים  לתאר  מצליחה  הקוואנטים  מכניקת  הקוואנטים. 
התנהגותם של חלקיקים יסודיים בדיוק שאין לו אח ורע בהיסטוריה של 
 – כזו  אינטואיטיבי של תיאוריה  דגם  לבנות  הניסיונות  כל  אך  הפיזיקה. 
"פרשנות מובנת אינטואיטיבית" – כשלו עד היום. לדעתי, אפשר לייחס 



  |  066

הפיזיקה  את  הקוואנטים  מכניקת  מתארת  שכאשר  להבין  חשוב 
בממדיה האנושיים )גופים גדולים הבנויים מחלקיקים רבים(, מתקרבת 
הניוטונית  לפיזיקה  הקוואנטים  של  המוזרה  ההתנהגות  ממילא 
ה"קלאסית", ולכן מבחינה מעשית, כלומר מבחינת היכולת ההישרדותית 
ולהתעלם  הניוטוני  העולם  של  בסימולציה  להסתפק  נוכל  האדם,  של 

בפועל מתופעות הקוואנטים.
אני טוען שכשם שאיננו יכולים לראות את המציאות הפיזית בכלל, כך 
איננו יכולים להבחין בהיבטי הקוואנטים שלה בפרט. עלינו לבחון את האופי 
המנוגד לאינטואיציה של מציאות הקוואנטים  כבעיה של תפיסה אנושית, 

ולא כבעיה של הפיזיקה.

תיאוריות עצביות של התודעה
המצב מסתבך אף יותר כאשר אנו ניגשים לבחינת המוח והתודעה – כלומר 
מחשבה  של  לתוצר  המוח  של  והפיזיות  הכימיות  הפעולות  בין  הפער 
הבעיה   - ליבוביץ'  ישעיהו  פרופסור  של  ובלשונו  האנושית,  ותודעה 
כמות  ולמרות  ומקיפים  נרחבים  מחקר  מאמצי  למרות  הפסיכו־פיזית. 
מרשימה של מידע על פעילות המוח על כל היבטיה – שוררת תחושה 
עזה  שאנו מהלכים באפלה בנוגע לתיאוריות עצביות של התודעה, כלומר 
תיאוריות המנסות להסביר את הופעתה של החוויה המודעת במונחים 

של פעילות פיזיקלית של תאי העצב. 
ברצוני לטעון שלפחות חלק מהבעיה נעוץ בכך שכאשר אנו מנסים 

>>

איור 4: יחסים אנטגוניסטים בין המערכת ה"מוחצנת" למערכת ה"מופנמת־עצמי" 
במהלך משימה של חוויה ראייתית חזקה. החיצים מצביעים על הפעלה גבוהה של 

הדמיית תהודה מגנטית באונה האוקסיפיטלית )בחלק האחורי( שבמערכת ה"מוחצנת", 
בניגוד לירידה בפעילות של המערכת ה"מופנמת�עצמי" בקדמת המוח. )מעובד מתוך 

)Goldberg et. Al. 6־, Golland et. Al. 07

השתתקות ה"עצמי המתבונן" בזמן ראייה

א. גולדברג, מ. הראל, י. גולמדהפעלת מערכת הראייה

השתתקות המערכת 
"המופנמת"

את הקושי לבנות פרשנויות קוואנטום כאלה לניתוק בין המציאות הפיזית 
לבין הדימוי המנטאלי של העולם שנוצר במוחנו.

המכונה  הקוואנטים  מכניקת  של  בפרשנות  יסוד  בעיית  לדוגמה  נבחן 
מתמטי  מבנה  על  מבוססת  הקוואנטים  מכניקת  הגל.  פונקציית  "קריסת" 
כגון  פיזיות  ישויות  של  להתנהגותן  המתייחס  הגל,  פונקציית  המכונה 
אין  הגל  לפונקציית  הצער,  למרבה  מדהים.  בדיוק  ואלקטרונים  פוטונים 
 משמעות אינטואיטיבית. אי אפשר להסביר מה פירושה של פונקציית הגל.
מטפורה  זו  לפונקציה  למצוא  ניתן 
לחלקיקים  כי  שנטען  בכך  קרובה 
מצב  אין  אלקטרונים  כגון  יסודיים 
אלא  ומיקום(,  תאוצה  )כגון  מוגדר 
המרחב  פני  על  כביכול  פזורים  הם 

והזמן, ויש מידה של סבירות שהם יימצאו כאן או שם. 
הבעיה היא שאנחנו לא מסוגלים לראות במוחנו התפלגויות כאלה 
של הסתברות או של פונקציית הגל של החלקיק. מה שאנו כן חווים הוא 
אירועים מוגדרים המתרחשים "באמת", למשל, זיק של אור. וכך, כאשר 
אנו רואים צבע אדום, החוויה לעולם לא תהיה תערובת )70% הסתברות 
אדום ו30% הסתברות כחול(, החוויה היא תמיד אחת והיא ודאית. כלומר  
בניגוד לעולם הקוואנטים, הדימויים החזותיים שלנו אינם הסתברותיים 
אלא ודאיים ומוגדרים ומהווים מהות יחידתית ברורה. קיים אם כן פער 

בין יכולת הדימוי שלנו לתיאוריה הקוואנטית.
ניסיונות לפרש את התנהגות הקוואנטים התמקדו עד כה בניסיון לגשר 
על הפער הזה שבין פונקציית הגל המופשטת המבטאת רק הסתברויות 

לבין מה שמכונה העולם הפיזי ה"קלאסי", הוודאי והמתאים לתפיסתנו.
המעבר הזה, מעולם של הסתברות לעולם של ודאות, כונה "קריסת" 
להסביר  המתיימרות  ומגוונות  רבות  פרשנויות  קיימות  הגל.  פונקציית 
נדרשו  למיניהן  אי־קריסה  תיאוריות  בה־במידה,  הזאת.  הקריסה  את 
נעשית  המציאות  שבהם  רבים",  "עולמות  של  מסובכות  לפרשנויות 
 ודאית באמצעות "שכפול" היקום כולו בכל פעם שמתבצעת מדידה של 

מצב הקוואנטים.
תפיסת  לדרכי  הפיזית  המציאות  בין  והיסודי  העמוק  שהפער  אלא 
מוחנו עשוי לספק לנו נקודת מבט שונה לבעיה. אם מה שאנו רואים אינו 
מכניקת  בעיית  אזי  משלנו,  פנימית  "המצאה"  אלא  הפיזית,  המציאות 
העולם  בין  הפער  של  במיוחד,  דרמטי  נוסף,  לגילוי  הופכת  הקוואנטים 
דוגמה  היא  הקוואנטים  של  ה"מוזרות"  כלומר  התפיסתי.  לעולם  הפיזי 
מובהקת לרעיון, שאי אפשר לתאר או לראות, אפילו ברמה העקרונית, 

את המציאות הפיזית כפי שהיא קיימת באמת.
קריסה  פעם  אף  למעשה  אין  מציע,  שאני  המבט  נקודת  על־פי 
בעולם הפיזי האמיתי. המציאות הפיזית נותרת תמיד מעין חפיפה של 
ההסתברויות. "קריסת" פונקציית הגל משקפת את המעבר מהמציאות 

הפיזית להתגבשותה של תפיסה חושית במוחו של המתבונן.

בגליון "אודיסאה" 1 מסבירה פרופסור 
דורית אהרונוב בדיוק את עקרון 

הסופרפוזיציה המתואר כאן. מערכת 
 קוואנטית יכולה להיות בשני מצבים 

בו־זמנית



    067  |  

לבנות תיאוריה של חוויה מודעת, כגון יצירתה של תמונה ראייתית, שוב 
אנו נוטים להסתמך על דגם העולם האינטואיטיבי הטבעי שלנו. הבעיה 
זו של   – נקודת המבט הטבעית שלנו  בחקר התודעה מתחילה באימוץ 
מתבונן מן החוץ המסתכל על תופעה כלשהי אשר נמצאת מחוץ לו. אנו 
זו כשאנו מנסים להבין  )פרספקטיבה(  כמובן משתמשים בנקודת מבט 
את פעילות המוח. כמדעני מוח למשל, אנו מתייחסים אל המוח כאל כל 
עצם פיזיקלי חיצוני. אנו מנסים להבין את תפקודו על־ידי מדידת התכונות 
הפיזיות שלו – כגון רמת הפעילות החשמלית, מבנה הקשרים בין תאי 

העצב וכיוצא באלה.
 יתרה מזאת, כאשר אנו מנסים להבין את פעילות המוח, אנו נוטים 
לא אחת להשליך את נקודת המבט שלנו כצופים על רשתות המוח עצמן. 
כלומר, אנו נוטים להניח שמרכזי המוח גם הם כמונו, "מתבוננים" ומודדים 

את הפעילות של מרכזי מוח אחרים.  
מעין  כאל  השונים  המוח  חלקי  לפעילות  להתייחס  זו,  נטייה 
"התבוננות" הובילה לפרדיגמה פופולרית ומצליחה בתחום מדעי המוח 
תאי  של  הפעילות  דפוסי  של  משמעותם  את  להבין  שמנסה  החושיים, 
העצב באזור מוח אחד מנקודת מבטו של מרכז מוח אחר, שאליו נשלח 
דפוסי  את  "קורא"  או  מתבונן  במוח  יותר"   "גבוה  אזור  אותו  המידע. 
הפעילות הללו ומוסיף עליהם פרשנות משלו. בלשון מטפורית ניתן לומר 
כי אזור המוח שבו מתרחשת הפעילות העצבית הוא מעין מסך קולנוע, 
והאזור ה"גבוה" הוא מעין צופה המתבונן או קורא או מפרש את הפעילות 

על המסך. האזור הגבוה הקורא יוצר לכאורה את התודעה.
מאמצי חישוב ומחקר רבים הושקעו בניסיון לפענח את ה"צפנים" של 
"סרטי הקולנוע"  הללו, כגון מהם הכללים שעל־פיהם נוצר דגם הפעילות של 
תאי העצב, והיכן וכיצד פועלים המנגנונים  האמורים לקרוא את המידע שבו. 
למרבה הצער, ממצאים שהתקבלו מניסויים שנערכו לאחרונה סותרים 
בשיתוף  שערכנו  במחקרים  למשל  הללו.  האינטואיטיביים  הדפוסים  את 
תפיסות  שבמהלך  התגלה  גולנד  ויוליה  הראל  מיכל  גולדברג,  אילן  עם 
חושיות רבות־עוצמה במיוחד, כאשר המוח ממוקד כולו ביצירת התמונה 
הראייתית – עושים מרכזי הפרשנות הגבוהים באונות הקדמיות, אשר היו 
אמורים להתבונן ולהביא את פעילות מרכזי הראייה אל המודעות, בדיוק 
את ההיפך מקריאה פעילה של המידע החזותי – הם מפסיקים לפעול! בכך 
הם מפקירים את מרכזי הראייה בצידו האחורי של המוח להתמודד לבדם 

עם משימת היצירה של התמונה הראייתית המודעת )ראה איור 4(. 
אזורים  של  שרשרת  על  המבוססת  תיאוריה  יותר,  כלליים  במושגים 
ה"קוראים" זה את זה, אולי תוכל להסביר את המעבר מהפעלה פיזיקלית 
של העין לתגובה התנהגותית שניתן למדוד אותה, למשל התכווצות האישון 
בתגובה להבזק של אור. אך כלל לא ברור כיצד אמורה התפיסה המודעת, 
אותה חוויה של "אני רואה", להיווצר משרשרת, ארוכה ככל שתהיה, של 

העברת מידע סדרתי מתא עצב אחד לשני.
הבעיה היא שההתנסות המודעת שלנו היא תופעה ייחודית שונה מכל 

רוצים לדעת יותר?
כמה ספרים נוספים בנושא:

 על האספקט היצירתי של הראייה:
 Eye and Brain by Richard L. Gregory. 

על הקשר בין מוח ותודעה:
 The Quest for Consciousness: A Neurobiological Approach by

Christof Koch

 A Universe Of Consciousness How Matter Becomes Imagination
by Gerald Edelman and Giulio Tononi 

על בעיות בפרשנות מכניקת  קואנטים:
 Quantum Enigma: Physics Encounters Consciousness by Bruce 

Rosenblum and Fred Kuttner

מה שאנו מתבוננים בו או בוחנים בשגרת יומנו. חשוב להבין שכאשר יש 
לנו חוויה ראיתית או כל חוויה פנימית אחרת, מערכת פיזית )כגון המוח( 
עצמה.  מתוך  מבפנים,  מצבה־היא  על  להתבונן  מופלאה  בדרך   מצליחה 
אם הקוראים חשים אי־נוחות לנוכח רעיון מעורפל כזה, אין לי אלא להסכים 
איתם. צמיחתה של התנסות מודעת, כמו חווית הראייה, מתוך תהליכים 
פיזיים, היא מחוץ להישג ידה של האינטואיציה שלנו. מבנים מנטאליים, כגון 
תפיסה חושית, פשוט אינם מתאימים להתמודד עם פיזיקה מופלאה שכזו.

בניתוק שבין   נעוצה  כאן הבעיה  גם  נדמה שכמו במכניקת הקוואנטים, 
המציאות הפיזית, במקרה זה בתופעה שבה חומר )המוח( מתבונן אל תוך עצמו 
לבין יכולתנו ליצור דימוי מנטאלי של התבוננות זו. כמו במכניקת הקוואנטים, 
אל לנו להציב מטרה של בניית דגמים אינטואיטיביים של התהליכים המופלאים 
המגוון  את  ולנבא  לפשט  העשויה  תיאוריה  במציאת  שנתמקד  מוטב  הללו. 

העשיר להדהים של התופעות המכונות התנסות מודעת או תודעה.
אבל  אינטואיטיביים,  במושגים  כזו  תיאוריה  להסביר  נוכל  אם  ספק 
שכמות  לראות  ניתן  הזאת,  המוגבלת  המבט  נקודת  עם  משלימים  אם 
שנחשבו  ניסויים  לאחרונה,  שנערכו  מניסויים  ממצאים  של  מבוטלת  לא 
כרלוונטיים רק לבעיית תהליכי ההצפנה ועיבוד המידע המתרחשים במוח, 
מציאת  של  המרגש  היעד  להגשמת  חשובה  התקדמות  למעשה  מהווים 

תיאוריה מדעית לחווית הראייה בפרט  ולתודעה האנושית בכלל.   

rafi.malach@gmail.com

ברצוני להודות ל־ISF על המימון, להגר. גלברד־שגיב, רועי מוקמל, מיכל  הראל, פרופ' 
יצחק פריד ואילן גולדברג על תרומתם לנתונים המוצגים כאן, ולעידן שגב על הערותיו 
המועילות.


